
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
2 

                                             

ت، فأخرج الناس ّٔم من الديزاف والآيات البيناأنزؿ مع رسلو باري البريات خالق الأرض والسموات، الذي الحمد لله 
 وا من الكماؿ كل غاية.كشف الله ّٔم من العماية، وىدى ّٔم من الضلالة، ورفعوا للجهاد كل راية، وحاز الظلمات، و 

 جمع الله ّٔم القلوب الدفرقة، ولدلم ّٔم الصدور الدشققة، فاجتمعت بعد البعد والتفرقة.
 .حزب الشياطين الخاسرينزب الله الدفلحين الفائزين، و صار الناس بعد مبعثهم حزبين، وانقسموا قسمين: إلى حو 

 .[ٙ٘الدائدة: ] چی  ی   ئۆ  ئۈ   ئۈ   ئې  ئې  ئې  ئى   ئى  ئى  ی چ  قاؿ الله تعالى:

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ    پ  پ   ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  چ  وقاؿ:

ٺ   ٿ  ٿ  ٿ  ٿٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ   ڤ  ڤ  ڤ  ڦڦ  ڦ  ڦ  

ڄ   ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃڃ  ڃ  چ  چ  چ   چڇ  ڇ  ڇ  ڇڍ  ڍ   ڌ      ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  

 .[ٕٕآّادلة: ] چڈ   

 چی  ئج  ئحئم  ئى  ئي     بج  بح  بخ  بم   بى    ئې  ئى  ئى     ئى  ی      ییچ  وقاؿ:

 .[ٜٔآّادلة: ]
 إخواننا الأفاضل عن بعض الأحزاب السياسية ىل ىم داخلوف في البدعة، وىل  غير واحد منسألني فقد  /أيَّا بعذ

ببت أف أكتب في الجواب يحتاج إلى تفصيل أح كثر في ىذه الدسألة اللبس، وكاف  ، ولداأـ لا يطلق القوؿ بأفَّ الحزبية بدعة
 لعل الله أف ينفع ّٔا من شاء من عباده. ذلك رسالة لستصرة

 فأقوؿ مستعيناً بالله تعالى:
 
 
 
 
 
 



 
3 

 ًالتحزب الشرعًبٍان فصل: ف 

 التحزب الشرعي ىو أف يكوف العبد من حزب الله تعالى.: أقٌل 

 :[ٙ٘ائدة: الد] چئۆ  ئۈ   ئۈ   ئې  ئې  ئې  ئى   ئى  ئى  ی  ی  ی  چ  قاؿ الله تعالى. 

 :ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ    پ  پ   ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  چ  وقاؿ

ٺ   ٿ  ٿ  ٿ  ٿٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ   ڤ  ڤ  ڤ  ڦڦ  ڦ  ڦ  

ڄ   ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃڃ  ڃ  چ  چ  چ   چڇ  ڇ  ڇ  ڇڍ  ڍ   ڌ      ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  

 .[ٕٕآّادلة: ] چڈ   
 أىل طاعتو الدستقيموف على شرعو الذين لا يقدموف و  وحيده،: وحزب الله ىم جنده وأنصاره، وىم أىل تقلت

 أىواءىم على طاعة رّٔم سبحانو.

 [هتفسيررحمو الله في ] قال انعلاية انقشطبي (ٙ /ٕٕٕ-ٕٕٖ): 
 قاؿ الحسن: حزب الله جند الله. وقاؿ غيره: أنصار الله قاؿ الشاعر:)) 

ب الجزية. جلاء وضر غلبوا اليهود بالسبي والقتل والإ ، فلا جرـوالدؤمنوف حزب الله ،أي ناصري وبلاؿ حزبي وكيف أضوى
تمعوف كاجتماع أىل النائبة المحتزبين لر وأصلو من النائبة من قولذم: حزبو كذا أي نابو، فكأفَّ  ،والحزب الصنف من الناس

حزبت القرآف. والحزب  . وقد"فمن فاتو حزبو من الليل" :والحزب الورد، ومنو الحديث ،وحزب الرجل أصحابو ،عليها
 ((. الطائفة. وتحزبوا اجتمعوا. والأحزاب: الطوائف التي تجتمع على لزاربة الأنبياء. وحزبو أمر أي أصابو

 َِ[فتح انقديزرحمو الله في ] ًقال انعلاية انشٌكا (ٕ /ٖٕٖ): 
ف كاجتماع أىل النائبة التي تنوب، معو الدتحزبين لرت ، فكأفَّ والحزب: الصنف من الناس، من قولذم حزبو كذا، أي: نابو)) 

 : الطوائفوتحزبّوا: اجتمعوا. والأحزاب "فمن فاتو حزبو من الليل"وحزب الرجل: أصحابو، والحزب: الورد. وفي الحديث: 
.)) 
 
 

                                                  
  

 
 
 



 
4 

 ًمن هم حزب الشٍطانبٍان فصل: ف 

 امن كتابو وهم تين حزب الشيطاف في آيذكر الله: أقٌل: 

  :ئې  ئى  ئى     ئى  ی      یی  ی  ئج  ئحئم  ئى  ئي     بج  بح  بخ  بم   چ قوؿ الله تعالى

 .[ٜٔآّادلة: ] چبى  

 :فاطر: ] چڦ  ڦ  ڦ    ڄ  ڄ   ڄڄ  ڃ  ڃ  ڃ  ڃ    چ  چ  چ    چ  چ  قوؿ الله تعالى
ٙ.] 

 [هتفسير]رحمو الله في  قال الحافظ ابٍ كثير (ٛ /ٖ٘): 

 ((. يعني: الذين استحوذ عليهم الشيطاف فأنساىم ذكر الله چی  ئج  ئح  چ ثم قاؿ تعالى: )) 

 من و أفَّ حزب الشيطاف ىم أىل الغفلة عن ذكره سبحانو فيدخل في ذلك الكافروف والدشركوف  فحبٍَّْ يٍ ىزا
 دونهم.
  ثػَنَا السَّائِبُ بْنُ ، حَدَّ زاَئدَِةمن طريق  (ٚٗٛسائي )(، والنٚٗ٘(، أبو داود )ٕٗ٘٘ٚ، ٕٛ٘ٚٔروى أحمد )و

رْدَاءِ، قاَؿَ  ، عَنْ مَعْدَافَ بْنِ حُبػَيْشٍ  عْتُ رَسُوؿَ اأَبي طلَْحَةَ الْيػَعْمُريِّْ، عَنْ أَبي الدَّ مَا مِنْ  )) :لِله صلى الله عليو وسلم يػَقُوؿُ : سََِ
ئْ ثَلاثَةٍَ فِي قَ رْيةٍَ وَلَا بَدْوٍ لَا تُ قَ  بُ امُ فِيهِمُ الصَّلَاةُ إِلاَّ قَدِ اسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطاَنُ، فَ عَلَيْكَ باِلْجَمَاعَةِ فإَِنَّمَا يأَْكُلُ الذِّ

  ((. الْقَاصِيَةَ 
 : الصَّلَاةَ في الجَْمَاعَةِ.قاَؿَ زاَئدَِةُ: قاَؿَ السَّائِبُ: يػَعْنِي باِلجَْمَاعَةِ 

  0السائب ذكره ابن حباف في "الثقات" ووثقو العجلي، وقاؿ الدارقطني صالح الحديث، ، و ىزا حذّث حسٍقهث

 [ المستدركوقاؿ الحاكم رحمو الله في( ]ٔ  /ٖٖٓ:)  َّعن الثقات ((. و لا يحدث إلاَّ )) وقد عرؼ من مذىب زائدة أن 

 0 فبًجًٌع ىزا ّشجقِ حذّثو إلى الاححجاج. ًالله أعهىقهث. 

 [مجًوع انفتبوىرحمو الله كما في ] و ابٍ جًْْةقال شْخ الإسلا (ٔٓ /ٗٗٚ): 
ُـ فِيهِمْ الصَّلَاةُ كَانوُا مِنْ حِزْبِ الشَّيْطاَفِ الَّ ))  ذِينَ اسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمْ لَا مِنْ أوَْليَِاءِ فأََيُّ ثَلَاثةٍَ كَانوُا مِنْ ىَؤُلَاءِ لَا يػُؤَذَّفُ وَلَا تػُقَا

 ((. أَكْرَمَهُمْ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ 
 ًّذخم في حضب انشْطاٌ أىم انبذع ًالأىٌاء. 

 [مجًوع انفتبوىرحمو الله كما في ] قال شْخ الإسلاو ابٍ جًْْة (ٔٓ /ٗٗٛ): 
 ((. فػَهَؤُلَاءِ أَىْلُ الْبِدعَِ وَالضَّلَالَاتِ مِنْ حِزْبِ الشَّيْطاَفِ لَا مِنْ أوَْليَِاءِ الرَّحْمَنِ )) 



 
5 

 انشْطاٌ يٍ َصش الخطأ ًلم ّنحصش نهصٌاب جعًذاً ًّذخم في حضب. 

 [الإببنت انكبرىرحمو الله في ] قال انعلاية ابٍ بطة (ٕ /٘ٗٚ): 
لبو الله ما علمو، وينسيو ما من كره الصواب من غيره ونصر الخطأ من نفسو لم يؤمن عليو أف يس فاعلم يا أخي أفَّ )) 

، فمن سَع الحق فأنكره بعد رسوؿ الله إليك افترض عليك طاعتوالحق من  ، لأفَّ يخاؼ عليو أف يسلبو الله إيدانو ، بلذكره
 ((. ومن نصر الخطأ فهو من حزب الشيطان، مو لو فهو من الدتكبرين على اللهعل
 ؤّذا يتبينَّ أفَّ حزب الشيطاف لا ينحصر بأىل الكفر والشرؾ والنفاؽ.قلت : 

                                                  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
6 

 ًالتحزب اللغىيبٍان فصل: ف 

 [هتفسيررحمو الله في ] قال انعلاية انقشطبي سبق أٌ ركشَا (ٙ /ٕٕٕ-ٕٕٖ): 
تمعوف كاجتماع أىل المحتزبين لر وأصلو من النائبة من قولذم: حزبو كذا أي نابو، فكأفَّ  ،والحزب الصنف من الناس)) 

. وقد حزبت القرآف. "فمن فاتو حزبو من الليل" :والحزب الورد، ومنو الحديث ،وحزب الرجل أصحابو ،هاالنائبة علي
 ((. والحزب الطائفة. وتحزبوا اجتمعوا. والأحزاب: الطوائف التي تجتمع على لزاربة الأنبياء. وحزبو أمر أي أصابو

 هَاعَائِشَةَ، رَ  عَنْ ( ٕٔٛ٘ما رواه البخاري ) ًيٍ ىزا انباب أَفَّ نِسَاءَ رَسُوؿِ الِله صلى الله عليو  : ))ضِيَ اللَّوُ عَنػْ
ّـُ سَلَمَةَ وَسَائرُِ نِسَاءِ رَ  وَالْحِزْبُ فِيوِ عَائِشَةُ وَحَفْصَةُ وَصَفِيَّةُ وَسَوْدَةُ  فَحِزْبٌ  حِزْبَ يْنِ وسلم كُنَّ  سُوؿِ الِله صلى الله الآخَرُ أُ
قَدْ عَلِمُوا حُبَّ رَسُوؿِ الِله صلى الله عليو وسلم عَائِشَةَ فإَِذَا كَانَتْ عِنْدَ أَحَدِىِمْ ىَدِيَّةٌ يرُيِدُ أَفْ  ، وكََافَ الْمُسْلِمُوفَ عليو وسلم

بػَعَثَ  عَائِشَةَ يػُهْدِيػَهَا إِلَى رَسُوؿِ الِله صلى الله عليو وسلم أَخَّرَىَا حَتََّّ إِذَا كَافَ رَسُوؿُ الِله صلى الله عليو وسلم في بػَيْتِ 
ّـْ سَلَمَةَ فػَقُلْنَ لَذاَ كَلّْمِي رَسُوؿَ الِله صلى  حِزْبُ صَاحِبُ الْذدَِيَّةِ إِلَى رَسُوؿِ الِله صلى الله عليو وسلم في بػَيْتِ عَائِشَةَ فَكَلَّمَ  أُ

ى الله عليو وسلم ىَدِيَّةً فػَلْيػُهْدِهِ إِليَْوِ حَيْثُ كَافَ مِنْ الله عليو وسلم يكَُلّْمُ النَّاسَ فػَيػَقُوؿُ مَنْ أرَاَدَ أَفْ يػُهْدِيَ إِلَى رَسُوؿِ الِله صل
ّـُ سَلَمَةَ بِاَ قػُلْنَ فػَلَمْ يػَقُلْ لَذاَ شَيْئًا فَسَألَْنػَهَا فػَقَالَتْ مَا قاَؿَ لِ  قاَلَتْ فَكَلَّمَتْوُ  شَيْئًا فػَقُلْنَ لَذاَ فَكَلّْمِيوِ  بػُيُوتِ نِسَائوِِ فَكَلَّمَتْوُ أُ

هَا أيَْضًا فػَلَمْ يػَقُلْ لَذاَ شَيْئًا فَسَألَْنػَهَا فػَقَالَتْ مَا قاَؿَ لِ شَيْئًا فػَقُلْنَ لَذاَ كَلّْمِيوِ حَ  حِينَ  هَا فَكَلَّمَتْوُ دَارَ إلِيَػْ تََّّ يكَُلّْمَكِ فَدَارَ إلِيَػْ
قاَلَتْ فػَقَالَتْ أتَوُبُ إِلَى الِله مِنْ  "أَناَ فِي ثَ وْبِ امْرَأَةٍ إِلاَّ عَائِشَةَ لَا تُ ؤْذِينِي فِي عَائِشَةَ فإَِنَّ الْوَحْيَ لَمْ يأَْتنِِي وَ " :فػَقَاؿَ لَذاَ

وؿِ الِله صلى الله عليو وسلم أذََاؾَ ياَ رَسُوؿَ الِله ثُمَّ إِنػَّهُنَّ دَعَوْفَ فاَطِمَةَ بنِْتَ رَسُوؿِ الِله صلى الله عليو وسلم فأََرْسَلْنَ إِلَى رَسُ 
قاَلَتْ بػَلَى فػَرَجَعَتْ  "ياَ بُ نَ يَّةُ أَلَا تُحِبِّينَ مَا أُحِب  " :نِسَاءَؾَ يػَنْشُدْنَكَ اللَّوَ الْعَدْؿَ في بنِْتِ أَبي بَكْرٍ فَكَلَّمَتْوُ فػَقَاؿَ تػَقُوؿُ إِفَّ 

بَ بنِْتَ جَحْشٍ فأَتَػَتْوُ فأََغْلَظَتْ وَقاَلَتْ إِفَّ نِسَاءَؾَ يػَنْشُدْنَكَ إلِيَْهِنَّ فأََخْبػَرَتػْهُنَّ فػَقُلْنَ ارْجِعِي إلِيَْوِ فأَبََتْ أَفْ تػَرْجِعَ فأََرْسَلْنَ زَيػْنَ 
هَا حَتََّّ إِفَّ رَسُوؿَ الِله صلى الله اللَّوَ الْعَدْؿَ في بنِْتِ ابْنِ أَبي قُحَافَةَ فػَرَفػَعَتْ صَوْتػَهَا حَتََّّ تػَنَاوَلَتْ عَائِشَةَ وَىْيَ قاَعِدَةٌ فَسَبَّ  تػْ

هَا قاَلَتْ عليو وسل فػَنَظَرَ النَّبيُّ صلى الله عليو  م ليَػَنْظرُُ إِلَى عَائِشَةَ ىَلْ تَكَلَّمُ قاَؿَ فػَتَكَلَّمَتْ عَائِشَةُ تػَرُدُّ عَلَى زَيػْنَبَ حَتََّّ أَسْكَتَتػْ
 ." ((إِن َّهَا بنِْتُ أَبِي بَكْرٍ " :وسلم إِلَى عَائِشَةَ وَقاَؿَ 

 ديث ىو الحزب اللغوي بِعى  أفَّ طائفة منهنَّ كنَّ صديقات لعائشة، وطائفة كنَّ : فالحزب الدذكور في ىذا الحقلت
 صديقات لأـ سلمة رضي الله عنهنَّ.

 والتحزب اللغوي ليس لزلاً للمدح ولا القدح من حيث الأصل، وقد تعرض لو أشياء يصير ّٔا مذموماً.
التلبيس الذي يسلكو أىل البدع والأىواء ويضلوف بذلك  والاحتجاج بالتحزب اللغوي على مشروعية التحزب الدبتدع من 

 كثيراً من الجاىلين.
 

                                                  
 



 
7 

 ًالتحزب البدعًبٍان فصل: ف 

  ى الله اعلم وفقك الله أفَّ الحزبية بدعة ما أنزؿ الله ّٔا من سلطاف، فهي أمر لزدث لم يكن في زمن رسوؿ الله صل
ا جاءت من جهة أعداء الإسلاـ، وأقصد بالحزبية الحزبية الدعهودة في ىذه الأزماف، وىي عبارة  أف يجتمع عليو وسلم، وإنََّّ

لذم أميراً يبايعونو على السمع والطاعة، وربِا عينوا نائباً لو، ويضعوف بطائقَ انتماءٍ لأفراد الحزب،  لرموعة من الناس ويجعلوف
ادئ يسيروف عليها، ويوالوف من كاف معهم ولو كاف من أفجر الناس، ويعادوف من لم يكن معهم وإف كاف ويجعلوف لذم مب

 من أتقى الناس.
، وسواء في ذلك الأحزاب السياسية أو الأحزاب التي تسمي ىذه الحزبية على ىذه الصورة من الأمور المحدثة في الإسلاـ

 .أنفسها بالدينية
 :ومن البدع التً فٍها 

 البيعة في الحضر لغير ول أمر الدسلمين. -1
ا شرعت البيعة في الحضر لول أمر الدسلمين.  وىذا أمر لزدث وإنََّّ

 الالتزاـ بالطاعة العمياء لرئيس الحزب والبيعة لو على ذلك. -2
 وىذا أمر لزدث فلا يطاع الطاقة الدطلقة أحد من البشر غير رسوؿ الله صلى الله عليو وسلم.

 بادئ يلتزموف ّٔا غير كتاب الله تعالى وسنة رسولو عليو الصلاة والسلاـ.جعل م -3
 وىذا أمر لزدث.

 الولاء والبراء لغير الكتاب والسنة. -4
 وىذا أمر لزدث ولا يكوف الولاء والبراء إلاَّ على وفق الكتاب والسنة.

من أمور الدين، وليست من أمور الدنيا فالإحداث  هذه البدع متعلقة بالدين، فإفَّ أمور البيعة والطاعة والولاء والبراءف
 الدتعلق ّٔا من الإحداث في الدين.

 أفَّ ىذه البدع يشترؾ فيها من يدعي أنَّو من دعاة الخير والدين والإصلاح كحزب الإخواف  إرا جبٍَّْ نك ىزا فاعهى
 الدسلمين.الدوجودة في بلداف  السياسية الدسلمين، ومن لم يدع ذلك من سائر الأحزاب
 وقد نص علماء السنة على بدعة الحزبية مطلقاً:

 ًِص:  [المورد انعذة انزلالرحمو الله يقوؿ في ] فيزا انعلاية المحقق اننج(ٚٛ-ٛٛ): 
 لدا سبرناه من النهي عنها في القرآف الكريم والسنة الدطهرة وكلاـ السلف رضواف الله عليهم بدعة منكرةالحزبية  : أفَّ أولاً )) 

وذمها سلف الأمة الذين عرفوا الإسلاـ  -صلى الله عليو وسلم  -وجل الحزبية والتحزب وذمها رسولو  : ذـ الله عزانياً ث

ے  ے  چ معرفة حقيقية لأنها خروج على وحدة الأمة الٍإسلامية التي أمرىا الله عزوجل أف تكوف أمة واحدة فقاؿ: 

 قساـ منها وتجزأة لذا ومساهمة في إضعافها.وان [ٕ٘الدؤمنوف: ] چۓ  ۓ   ﮲  ﮳  ﮴   ﮵  ﮶  



 
8 

الدنتمين إلى الحزبيات والأحزاب يجعلوف حزّٔم ىو لزور الولاء والبراء والحب والعداء وذلك مشاقة لله ولرسولو  : أفَّ ثالثاً 

ٻ  ٻ   ٱ چ  وجل لزور الولاء والبراء ىو الإيداف بالله ورسولو قاؿ تعالى: ولزادة لله ولرسولو حيث جعل الله عز

ٻ  ٻ  پ  پ    پ  پ   ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ   ٿ  ٿ  ٿ  

ٿٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ   ڤ  ڤ  ڤ  ڦڦ  ڦ  ڦ  ڄ   ڄ  ڄ  ڄ  

  .[ٕٕآّادلة: ] چڃ  ڃڃ  ڃ  چ  چ  چ   چڇ  ڇ  ڇ  ڇڍ  ڍ   ڌ      ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ   
نجتمع ما في معناىا من آيات الولاء والبراء فيقوؿ: )ثم يأتي قائد جماعة في فكر معاصر فيقعد قاعدة تتنافى مع ىذه الآية و 

وىذا تقعيد "الله أبو زيد في حكم الانتماء: ( قاؿ الشيخ بكر بن عبدفيما اتفقنا فيو ويعذر بعضنا بعضاً فيما اختلفنا فيو
زؿ عن مسلمات و بإجماع الدسلمين لا يسوغ العذر ولا التناحادث فاسد إذ لا عذر لدن خالف في قواطع الأحكاـ فإنَّ 

 .اىػ"  شرعياً وتجادؿ دونو بالباطلالاعتقاد، وكم من فرقة تنبذ أصلاً 
: ىذا ىو الفهم للإسلاـ لا ما سلكو بعض الزعماء في العمل الإسلامي من سياسة التجميع والتكثير لقوـ عقائدىم قلت

 ما يقارب تسعين سنة يدوروف في حلقة مفرغة. زالوا منذ م مالستلفة واتجاىاتهم متباية وقناعاتهم متضادة فماذا كاف إنهَّ 
: يلزـ من الحزبية اتخاذ الدبتدعين أئمة يحتذى قولذم ويقتدى بأفعالذم ويتخذوف قدوة وأسوة، ويكوف قولذم وتقعيدىم رابعاً 

 وتنظيرىم مسلماً، وإف خالف الحق، وتلك ىي قاصمة الظهر والله.

 .[ٔالحجرات: ] چڳڳ  ڳ   ڳڱ   ڱ     ڱ  ڱ  ں  ں   ک  ک  ک  ک  گ  گ  گ  گ چ  قاؿ الله تعالى:
حين  -صلى الله عليو وسلم  -أبا بكر وعمر رضي الله عنهما تداريا عند رسوؿ الله  وسبب نزوؿ ىذه الآية وما بعدىا: أفَّ 
ر عمر عليهم فأشار أبو بكر بالأقرع بن حابس وأشا -صلى الله عليو وسلم  -قدـ وفد تديم فيمن يؤمر رسوؿ الله 

 خلافي، وقاؿ عمر ما أردت خلافك، فتماريا عند رسوؿ الله ردت إلاَّ أما  :بالقعقاع بن معبد بن زرارة فقاؿ أبو بكر لعمر

ک  ک  ک  ک  گ  گ  گ  گ  ڳڳ  چ  حتَّ ارتفعت أصواتهما فأنزؿ الله عزوجل: -صلى الله عليو وسلم  -

ہ  ہ  ہ    ھ  ھ  ھ  ھ                 ڳ   ڳڱ   ڱ     ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ   ہ

  [.ٕ – ٔالحجرات: ] چے   ے  ۓ  ۓ  ﮲  ﮳  ﮴    ﮵  ﮶  
 وجل عباده الدؤمنين أف يتقدموا بين يدي رسولو. فأدب الله عز

حتَّ يقضي  -صلى الله عليو وسلم  -روى البخاري في صحيحو عن لراىد تعليقاً: "لا تقدموا: لا تفتاتوا على رسوؿ الله 
 اىػ. وصلو عبد بن حميد من طريق بن أبي لصيح عن لراىد" :لله على لسانو. قاؿ الحافظا

وقد أدب الله عباده الدؤمنين أف يقدموا آرائهم على حكمو وأقوالذم على قولو أو يقدموا أحداً سوى أنفسهم على رسوؿ 
أو قولو على قولو أو ىديو  -عليو وسلم  صلى الله -فيقدموا حكمو على حكم رسوؿ الله  -صلى الله عليو وسلم  -الله 



 
9 

و على ىديو وقد توعد الله عزوجل من فعل ذلك بإحباط العمل لذذا فقد روى البخاري في صحيحو عن ابن أبي مليكة أنَّ 
 كاد الخيراف أف يهلكا.: قاؿ

بى  عليها يراجعوف أمرىم قبل : ليت من يتخذوف فلاناً وعلاناً قدوة لذم يأخذوف أقوالذم بلا دليل ويجعلونها أصولًا يقلت

ڳ  ڳ  ڳ    ڱ  ڱ  ڱ      ڱ  ں  ں  ڻ   ڻ  چ فوات الأواف وقبل أف يأتي تأويل قولو تعالى: 

وىاتين الآيتين وإف كانت قد نزلت فيمن رفض . [ٕٛ - ٕٚالفرقاف: ] چڻ  ڻ  ۀ   ۀ    ہ     ہ  ہ  ہ  
جزئياً سينالو نصيب منها ولا سيما إذا كاف الدرفوض ىو من أصوؿ من رفض بعض شرعو رفضاً   أفَّ شرعو رفضاً كلياً إلاَّ 

الدين وقواعده أو قل: ىي الأسس والقواعد التي يكوف منها الدبدأ وعليها الددار ومن خلالذا الدنطلق. فإنا لله وإنا إليو 
 راجعوف.

وإف اختلفت مشارّٔم وتباينت عقائدىم واحد  يءاىم جميعاً قد اتفقوا كلهم على شوبإلقاء نظرة على الفئات الدبتدعة نر 

ڳ  چ  اتفقوا كلهم على نبذىم الكتاب والسنة التي أمر الله باتباعها وجعل النجاة في اقتفائها، فقاؿ جل من قائل:

ڳ  ڳ  ڱ  ڱ  ڱ      ڱ  ں  ں     ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ  ہ  ہ  ھ   ھھ  ھ  

فأصحاب الحزبيات والعقائد الدبتدعة قد  .[ٜٔ – ٛٔالجاثية: ] چے  ے  ۓ  ۓ﮲  ﮳  ﮴  ﮵      ﮶  
اتفقوا على نبذ السنن وجعلوا تأصيلات شيوخهم ىي الأصل فمثلًا الدعتزلة قد عطلوا القدر وأنكروا رؤية الله في الآخرة 

 القرآف لسلوؽ مستندين في ذلك إلى ما أصلو شيوخهم. وزعموا أفَّ 
لأشاعرة اوالسنة فراراً من لزوـ الدشأّة بين الخالق والدخلوؽ كما زعموا، وقل في والجهمية عطلوا الصفات الثابتة في الكتاب 

ا ىي الشبهة التي وفي سائر الطوائف الدبتدعة مثل ذلك، وإذا نظرت إلى السبب الذي من أجلو ردوا النصوص تجد أنهَّ 
رة إذا سبرنا حالذم لصد أف السبب شيوخهم أعلم بالحق منهم وىكذا الأحزاب الدعاص أخذوىا عن شيوخهم وزعمهم أفَّ 

و ىو الأصل وما عندىم ىو السبب الذي حمل الدعتزلة والخوارج والجهمية والأشعرية على أخذىم تقعيد شيوخهم على أنَّ 
 تي:يتبين ذلك من الآ عداه فمشكوؾ فيو

الثبوت غير قابلة للنقد ولا للنقاش، الحزبية تقوـ على التسليم بآراء الجماعة وتوزيعها ونشرىا وجعلها قطعية  : أفَّ خامساً 
فالدؤسسوف لذا أجل من أف ينتقدوا، وأكبر من أف يخطئوا في نظر أتباعهم فيتخذونهم بذلك أرباباً ومشرعين وينطبق عليهم 

ۇ  ۆ   ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ   ۅ  ۉ  چ قوؿ الله تعالى: 

  [.ٖٔالتوبة: ] چۉ  ې  ې  ې  ېى   ى  ئا  ئا     ئەئە  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ   
وفي عنق عدي صليب من فضة ػ  -صلى الله عليو وسلم  -و دخل على النبي وفي حديث عدي بن حاتم رضي الله عنو أنَّ 

ۇ  ۆ   ۆ  چ  :يقرأ –صلى الله عليو وسلم  -وذلك حين قدـ عليو أوؿ قدمة ػ ورسوؿ الله 



 
01 

حرموا عليهم الحلال وأحلوا لهم هم بلى، إنَّ "م لم يعبدوىم. قاؿ: قاؿ: فقلت: إنهَّ  چۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ئۇ   
 ".الحرام فتلك عبادتهم إياىم

ولقد خبرنا أصحاب الحزبيات خبرة تجربة ومعرفة لواقعهم بسبب احتكاكنا ّٔم فوجدناىم يأخذوف ما جاء من قادة حزّٔم 
ظلماً وتجنياً حتَّ ولو   ومؤسسيو والدنظرين فيو بِنظار الحصانة عن النقد ولو انتقد أحد من خارج حزّٔم عادوه وجعلوا نقده

( لمحمد بن سيف العجمي وقفات مع كتاب للدعاة فقطو لدا انتشر كتاب )كاف نقداً في الصميم، وأذكر ّٔذه الدناسبة أنَّ 
أخذت نسخة منو وأعطيتها لواحد من الدنتمين إلى جماعة الإخواف رجاء أف يتأثر بو ويرى ما فيو من نقد للاتجاه الإخواني 

و بذؿ جهداً في تتبع أخطاء ـ من كتبهم، ولدا ناولتو علقت عليو تعليقة بسيطة مثنياً على صاحب الكتاب أنَّ مدعماً بأرقا
الإخواف من كتبهم وبالأخص الأخطاء في العقيدة مبيناً اسم الكتاب الذي وردت فيو ورقم الصفحة، لكن الرجل عبس 

اورني في الدنهج الإخواني قليلًا ثم ذىب.. وبعد بضع سنوات وبسر، وقلب في النظر، مستغرباً للأمر الذي بدر، وأخذ يح
( لجاسم مهلهل فوصلت إلَّ نسخة منو فقرأتها متأملًا ومستغرباً ىل سيرد على العجمي شيئاً من جلساتظهر كتاب )

شيئاً من  ذلك الكلاـ، وتلك الأرقاـ ويكذبو فيو، ولكني بعد أف قرأت كتاب جلسات من فاتحتو إلى خاتدتو لم أره رد
 الحقائق التي ساقها لزمد بن سيف العجمي جزاه الله خيراً.

لكونو نقد رؤسائهم فيما كتبوا وبيده بضع نسخ من كتاب  "وقفات"وبعد ذلك لقيت صاحبي الذي شمخر من كتاب 
م انتصروا سب أنهَّ ا لم تصلني، وحجلسات يوزعها فناولني نسخة منها وىو يضحك فرحاً وسروراً يكاد يطير فرحاً، وظن أنهَّ 

 على العجمي، فقلت في نفسي: قاتل الله الجهل.
 : ىذا وأنا لا أعرؼ العجمي ولا الدهلهل، ولكني عرفت الحق والحمد لله.أقول

( فجاء ّٔا إل وقاؿ: ىذا وقفاتأعطيت أحد الإخواف نسخة من كتاب ) :وقد أخبرني رئيسو فيما بعد ولم يسمو، فقاؿ
الرئيس والدرؤوس كلاهما من طلابي فبدؿ ما يأخذوف كتاب العجمي والدهلهل  لم أقرأه وأأَُكد أفَّ الكتاب أعطاني فلاف و 

ويأتوف ّٔما إل ويستشيروني فيهما بدلًا من ىذا وقفوا من كتاب العجمي موقف العداء، لأوؿ مرة وأخذوا كتاب الدهلهل 
ىذا يتخاطب معهم  لذم على ذلك لا لصد شيئاً سوى أفَّ  و الحق الذي لا شك فيو، وإذا نظرنا في السبب الحاملعلى أنَّ 

من داخل دائرة الحزب، وذلك يتخاطب معهم من خارجها، وما جاء من داخل الحزب فهو الحق عندىم الذي لا شك 
اطل فيو يجب أف نغمض أعيننا ونأخذه كما نأخذ الدواء معتقدين فيو النفع وإف كاف مراً، فالحزبية تجعل الدر حلواً، والب

 الحزبية شر وأي شر. حقاً، وىذا أكبر دليل على أفَّ 
ىؤلاء درسوا التوحيد في  الإخوانيين في الدملكة غير الإخوانيين في مصر والشاـ وغيرهما لأفَّ  وليعلم الذين يقولوف: إفَّ 

 إفَّ  :د كبير، ونقوؿالددارس والدعاىد والكليات منذ نعومة أظفارىم وإلى أف تخرجوا، وقد كنا نصدؽ ىذا الكلاـ إلى ح
الذين غذوا بالتوحيد من الصغر لا يدكن أف يفرطوا فيو مهما كاف الأمر، ولكن لدا رأينا موقف الإخوانيين من كتاب 

الذي جمعو صاحبو من بطوف كتب الإخواف غيرة على التوحيد وغيرة على الدعوة أف يتبناىا من ىو غارؽ في  "الوقفات"
ىذه ىي الدوافع إلى ما كتب وبدلًا من أف يشكره ىؤلاء  الناس بو نظن ظناً يشبو اليقين أفَّ الشركيات والبدعيات ويغتر 



 
00 

الدوحدوف ويثنوا عليو بعملو العظيم وجهده الدضني من أجل بياف الحق بدلًا من ذلك تنكروا لو وأبغضوا حتَّ من وزع كتابو 
 كيل.وإف كاف لو عليهم حق الأستاذية والدربي فحسبنا الله ونعم الو 

ومن  -صلى الله عليو وسلم  -؛ بل بعضها يهدـ الإسلاـ بالكلية كمن يستغيث بالنبي أخطاء ىؤلاء في العقيدة ومع أفَّ 
الدنتمين إليها يضرب  دعوة أصحاب الأضرحة والاستغاثة ّٔم تذوؽ ومن يثني على الطريقة الرفاعية ويقوؿ: إفَّ  يزعم أفَّ 

صدره فلا يضره، سبحاف الله. النبي الكريم وخاتم الرسل وأفضل الخلق عند الله  أحدىم بالشيش من ظهره حتَّ يخرج من
: وأقرّٔم إليو وسيلة وأعلاىم عنده مقاماً يضرب يوـ أحد على رأسو فتغوص حلقتا الدغفر في وجنتيو فساؿ الدـ وقاؿ

ھ  ھ  ے  ے   ۓ   ہ  ہ      ہ  ھ   ھ چ  فأنزؿ الله عزوجل: "كيف يفلح قوم خضبوا وجو نبيهم بالدم"

  [.ٕٛٔآؿ عمراف: ] چۓ  ﮲   ﮳  
ا أصحاب الطريقة الرفاعية فيضرب بالشيش في ظهره حتَّ ينفذ من صدره فلا يضره أىذا منطق داعية ومؤلف ومنظر أو أمَّ 

 –صلى الله عليو وسلم  -منطق شيطاف مضل يريد أف يضل الناس يفضل أصحاب الطرؽ الدنحرفة على رسوؿ الله 
وأين الولاء والبراء الذي ىو من أسس الإيداف  ،أين الغيرة على التوحيد من ىؤلاء الذين درسوه منذ نعومة أظفارىم :فأقول

 فَّ إ :الذين يعتنقوف الدنهج الإخواني سيقولوف وقواعده حتَّ نفي الله عزوجل الإيداف عمن يوال أعداءه ويوادىم، وأتوقع أفَّ 
فقد بذلوا جهداً مضنياً في الدعوة إلى الله فوقفوا في وجو الدد الشيوعي الناصري رغم ما الذين نتولاىم من خيرة الدسلمين، 

صلى الله  -أي دعوة لا تكوف مبنية على الأسس والقواعد التي سنها الرسوؿ  إفَّ  :وأقوللاقوه من تعذيب وقتل وتشريد، 
الدطهر الذي جاءت بو الدصادر الشرعية من  وجل حسب ما علمنا من شرعو  فهي غير مرضية عند الله عز -عليو وسلم 

ڇ  ڇ   ڍ  ڍ  ڌ     ڌڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ  ژڑ  چ  :وجل منوىاً بذلك في كتابو كتاب وسنة، وقد قاؿ عز

 .[ٛٓٔيوسف: ] چڑ   ک  ک  ک  ک   گ  گ  

لإشارة إلى ما  قل يا لزمد ىذه سبيلي ىذه طريقي فا -صلى الله عليو وسلم  -يعود على النبي  چڇ  چ  :فالضمير في
 كاف يسير عليو في دعوتو وىي طريقتو التي مشى عليها في دعوتو حيث دعا إلى نبذ جميع الآلذة التي تعبد مع الله عزوجل.

يا  چڇ  چ  -صلى الله عليو وسلم  -يقوؿ تعالى ذكره لنبيو لزمد "قاؿ ابن جرير في تفسير ىذه الآية من تفسيره: 

ا إليها والطريقة التي أنا عليها من الدعاء إلى توحيد الله وإخلاص العبادة لو دوف الآلذة الدعوة التي أدعو  چڇچ  :لزمد

 :وحده لا شريك لو چڌ ڍ  ڌ     چ :وطريقتي ودعوتي چڍچ  :والأوثاف والانتهاء إلى طاعتو وترؾ معصيتو

 اىػ. "وصدقني وآمن بي چژڑ    نمَ چيدعوا إليو على بصيرة أيضاً  چ  وڈ  چ  :بذلك ويقين علم مني چڎ  ڈچ
من نبذ جميع الآلذة التي تعبد مع  -صلى الله عليو وسلم  -الإشارة إلى الطريقة التي سار عليها في دعوتو  فتبين من ىذا أفَّ 

من  فتغاضى عن الوثنية القائمة وظن أفَّ  -صلى الله عليو وسلم  -الله عزوجل فمن اتخذ لنفسو طريقاً غير طريقة النبي 
م  الله عزوجل فاعتقد أنهَّ لا يقدر عليو إلاَّ  بالأضرحة ويذبحوف لذا ويدعوف أصحأّا معتقدين فيهم القدرة على مايتطوفوف 



 
02 

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پپ  چ  :دعوتو ىذه باطلة من أساسها ومردودة عليو، دليلنا على ذلك قوؿ الله مسلموف فإفَّ 

  .[ٓٛالنساء: ] چپ  پ  ڀ  ڀ   ڀ  ڀ  ٺ  

ڻ  ۀ  ۀ  ہ       ہ  ہ  ہھ  ھ  ھ  ھ  ے  ے   ۓ   ڻ چ وقولو: 

يجب أف  يءأوؿ ش إفَّ . [ ٗٙالنساء: ] چۓ  ﮲  ﮳  ﮴  ﮵      ﮶  ﮷  ﮸  ﮹  ﮺  
 يطاع فيو ىي طريقة الدعوة إلى الله وكم في القرآف من آيات عالجت الشرؾ وفندت مزاعم الدشركين وبينت بطلانها.

ى الدرغني وىو أحد أقطاب الصوفية القائلين بوحدة الوجود وتغاضيو عن الأضرحة وإف ثناء الدؤسس للمنهج الإخواني عل
دعوتو بعيدة   القائمة في مصر، بل ولزاضرتو في بعضها وتبنيو لدعوة التقريب بين أىل السنة والشيعة لأعظم دليل على أفَّ 

ناقضة لذا وسأنقل في الدآخذ على الإخواف ا مإنهَّ  :؛ بل يجب أف نقوؿ -صلى الله عليو وسلم  -كل البعد عن نهج النبي 
 ما يبين ذلك.

الله لا يقبل  إقرار الوثنية أمر يهدـ كل عمل ويجعل كل جهد ولو كاف لزاربة للشيوعية غير مقبوؿ عند الله لأفَّ  وأخيراً فإفَّ 

ثم    ثى     تي  ثج چ  اؿ تعالى:ق -صلى الله عليو وسلم  - ما كاف خالصاً لو صواباً على طريقة نبيو من أعماؿ العباد إلاَّ 

م قد أعطوا قيادىم لدن فهل فهم ىؤلاء أنهَّ  [.ٓٔٔالكهف: ] چثي  جح    جم  حج  حم  خج  خح    خم  سج  سح   
 لا يجوز أف يعطوه لو وبالله التوفيق.

اب سبب في تعدد الأحز  : وإذا كانت الحزبية سبباً للفرقة والفرقة أوؿ معوؿ يضرب في وحدة الأمة وتداسكها فإفَّ سادساً 
تعدد مناىجها الفكرية وتعدد الدناىج الفكرية سبب في اضطراب الأحزاب، والاضطراب سبب في الذزائم التي تحل 

 بالدسلمين، وىل يدكن لأمة منقسمة على نفسها أف تصمد أماـ العدو؟.
فيها من واجب تعبدي إلى واجب حزبي أداء الشعائر التعبدية الدأمور ّٔا شرعاً يتحوؿ الأداء  : ومن مضار الحزبية أفَّ سابعاً 

 فيخدش الإخلاص إف لم يهدمو ويكوف الدلاحظ في الأداء ىو إرضاء الحزب لا إرضاء الله.
و إذا أمر قائد الحزب بالحرص على أي عمل مستحب وأكد عليو بالغ التابعوف حتَّ يحولوه إلى واجب فيصير : أنَّ ثامناً 

 لك يكونوف قد جعلوا لو حكماً غير الحكم الشرعي الذي وضعو الله ورسولو.الدستحب واجباً عند الدتحزبين فيو وبذ
ا تنشطر، ثم : ومن مساوئ الحزبية الإنقساـ، فربِا انقسم الحزب إلى حزبين أو أحزاباً كما يقاؿ عن الجرثومة أنهَّ تاسعاً 

بزوغ فجر الإسلاـ على عقيدة واحدة إلى  الشطر ينشطر وىكذا، أما الجماعة السلفية أتباع السنة المحمدية فهم مازالوا منذ
يومنا ىذا، أما الاختلاؼ في الفروع فهو أمر مسلم بو وقد حصل بين الصحابة والتابعين ولم يؤد إلى خلاؼ ولا تباغض 
ولا تناحر ولا تقاتل، فافهم رعاؾ الله وحماؾ من شر الحزبية ووفقك للأخذ بالطريقة السلفية فهي النجاة، نسأؿ الله أف 

ومن سار على نهجو واقتفى أثره من أئمة الذدى  -صلى الله عليو وسلم  -يثبتنا عليها حتَّ نلقاه ولضن إمامنا رسوؿ الله 
 .(( وحملة الحديث رضي الله عنهم أجمعين.



 
03 

 فات رحمو الله وكفى في بياف بدعية الحزبية، وما فيها من الدفاسد والأضرار، والدخال انعلاية اننجًِ: لقد شفى أقٌل
 الكثيرة لشريعة الإسلاـ.

  :أسئهت أهم في "سدده الله تعالى فقد قاؿ  علاية انًٍْ انشْخ يحَْ بٍ عهِ الحجٌسُولشن أفتَّ ببدعة الحزبية

فعلى ىذا إذا درست في الجامعة الإسلامية فكن على حذر جداً من أولئك آّالسين للحزبيين. والحمد لله  )) ":جدة
يوجد مدرسوف سلفيوف، ويوجد طلاب سلفيوف تجلس معهم إف شاء الله، وما لا يدرؾ كلو لا يترؾ جلو، ودراستك في 

ودراستك في الجامعة الإسلامية مع الوقوع في الحزبية  الجامعة الإسلامية مع الحذر الشديد من الحزبيين خير من الجهل،
 ((. ، وأنت على سنةالحزبية بدعةوالبدع والخرافات الجهل خير من ذلك، الجهل الذي أنت فيو ببراءتك من الحزبية؛ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
04 

 وىنا شبهتاف قد تعرضاف في أذىاف بعض طلبة العلم في مسألة بدعة الحزبية:قهث : 

بهة الأولىالش 

وىي: أفَّ الحزبية قد نهى عنها الله تعالى في كتابو، ونهى عنها النبي صلى الله عليو وسلم في صحيح سنتو وما كاف من ىذا 
 القبيل فإنَّو يكوف من المحرمات وليس من البدع كسائر المحرمات من شرب الخمر والزنا والقتل وغير ذلك.

 بالنهي عن التفرؽ والعصبية الكثيرة الأدلة قد جاءت: أٌ ّقال ًالجٌاب. 

 :ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃڃ   ڃ  ڃ  چ  چ  چ  چ         ڇ  چ  ومن ذلك قوؿ الله تعالى

ڇ  ڇ   ڇ   ڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ      ژ  ڑڑ  ک  ک  ک  ک  گ  

 .[ٖٓٔآؿ عمراف: ] چگ  گ     گ  

 ﮳  ﮴  ﮵  ہ   ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھ  ے  چ  الله تعالى: وقوؿ   ﮲  ےۓ   ۓ 

 .[٘ٓٔآؿ عمراف: ] چ

  ﮽  چ  الله تعالى:وقوؿ   ﮼        ﮻   ﮺  ﮹   ﮸   ﮷   ﮶   ﮵   ﮴    ﮳   ﮲  ے  ے  ۓ  ۓ  

 .[ٖ٘ – ٕ٘الدؤمنوف: ] چ﮾  ﮿    ﯀  ﯁  

  ئو  ئو  ئۇ  ئۇ  ئۆ  ئۆ   ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې  ئى  ئى  چ  الله تعالى:وقوؿ

: ] چئى   ی  ی  یی  ئج   ئح  ئم  ئى  ئي  بج     .[ٕٖ – ٖٔالروـ

  چ  چ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ   ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  چ   الله تعالى:وقوؿ

ژژ  ڑ  ڑ  ک   ک  ک  کگ  گ     گ  گ  ڳ  ڳ  ڳڳ  ڱ   ڱ  ڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  

 ﮴    ﮵  ﮶    ﮳   ﮲  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ   ۀ  ہ    ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھے  ے  ۓ     ۓ 

﮹  ﮺  ﮻   ﮼  ﮽  ﮾  ﮿  ﯀  ﯁  ﯂    .[ٗٔ – ٖٔالشورى: ] چ﯃  ﯄   ﮷  ﮸

 ( والنسائي في ]ٕ٘ٙٔوروى الترمذي ،)ياَ أيَػُّهَا : ا عُمَرُ باِلجاَبيَِةِ فػَقَاؿَ خَطبَػَنَ  )) :عَنِ ابْنِ عُمَرَ قاَؿَ ( ٕٕٜ٘[ )انكبرى
أُوصِيكُمْ بأَِصْحَابِي، ثمَُّ الَّذِينَ يَ لُونَ هُمْ، ثمَُّ ": فػَقَاؿَ  لَيْوِ وَسَلَّمَ فِينَا، إِنيّْ قُمْتُ فِيكُمْ كَمَقَاِـ رَسُوؿِ الِله صَلَّى اللَّوُ عَ النَّاسُ 

شْهَدُ، أَلَا لَا يَخْلُوَنَّ الَّذِينَ يَ لُونَ هُمْ، ثمَُّ يَ فْشُو الكَذِبُ حَتَّى يَحْلِفَ الرَّجُلُ وَلَا يُسْتَحْلَفُ، وَيَشْهَدَ الشَّاىِدُ وَلَا يُسْتَ 
نَ الِاثْ نَ يْنِ نَ ثاَلثَِ هُمَا الشَّيْطاَنُ، عَلَيْكُمْ باِلجَمَاعَةِ وَإِيَّاكُمْ وَالفُرْقَةَ فإَِنَّ الشَّيْطاَنَ مَعَ الوَاحِدِ وَىُوَ مِ رجَُلٌ باِمْرَأَةٍ إِلاَّ كَا

 ." ((ئَتُوُ فَذَلِكَ الْمُؤْمِنُ أَبْ عَدُ، مَنْ أَراَدَ بُحْبُوحَةَ الجَنَّةِ فَ لْيَ لْزَمُ الجَمَاعَةَ، مَنْ سَرَّتْوُ حَسَنَتُوُ وَسَاءَتْوُ سَيِّ 



 
05 

 ( ٖٖٖٕ٘وروى أحمد ) َأَي  هَا النَّاسُ، عَلَيْكُمْ "لَيْوِ وَسَلَّمَ وَىُوَ يػَقُوؿُ: انػْتػَهَيْتُ إِلَى النَّبيّْ صَلَّى اللَّوُ عَ  )) :عَنْ رَجُلٍ قاَؿ
 .ثَلَاثَ مِرَارٍ  " ((.مْ باِلْجَمَاعَةِ، وَإِيَّاكُمْ وَالْفُرْقَةَ باِلْجَمَاعَةِ، وَإِيَّاكُمْ وَالْفُرْقَةَ، أَي  هَا النَّاسُ، عَلَيْكُ 

 0 الحذّثاٌ ّقٌُ بعضيًا بعضاًقهث. 
 ( ٛٗٛٔوروى مسلم ) ََمَنْ خَرَجَ مِنْ الطَّاعَةِ وَفاَرَقَ  : ))عَنْ النَّبيّْ صَلَّى اللَّوُ عَلَيْوِ وَسَلَّمَ أنََّوُ قاَؿَ  عَنْ أَبي ىُرَيػْرة

يَّةٍ يَ غْضَبُ لِعَصَبَةٍ أَوْ يَدْعُو إِلَى عَصَ الْجَمَ  بَةٍ أَوْ يَ نْصُرُ عَصَبَةً اعَةَ فَمَاتَ مَاتَ مِيتَةً جَاىِلِيَّةً وَمَنْ قاَتَلَ تَحْتَ راَيةٍَ عِمِّ
لَةٌ جَاىِلِيَّةٌ وَمَنْ خَرَجَ عَلَى أمَُّتِي يَضْرِبُ بَ رَّىَا وَفاَجِرَىَا وَلَا يَ تَ  حَاشَى مِنْ مُؤْمِنِهَا وَلَا يفَِي لِذِي عَهْدٍ عَهْدَهُ فَ قُتِلَ فَقِت ْ

 ((. فَ لَيْسَ مِنِّي وَلَسْتُ مِنْوُ 
 ( (، ومسلم )ٖٙٓٙروى البخارئٛٗٚ)  ى الله كَافَ النَّاسُ يَسْألَُوفَ رَسُوؿَ الِله صل  )) :الْيَمَافِ، يػَقُوؿُ  حُذَيػْفَةَ بْنِ عن

، لَسَافَةَ أَفْ يدُْركَِنِي، فػَقُلْتُ: ياَ رَسُوؿَ اللهِ  كُنْتُ ، وَ عليو وسلم عَنِ الخَْيْرِ  ءَناَ اللَّوُ ، فَجَاكُنَّا في جَاىِلِيَّةٍ وَشَر  ، إِنَّا  أَسْألَوُُ عَنِ الشَّرّْ
؟ قاَؿَ ، فػَهَلْ بػَ ِّٔذََا الخَْيْرِ  ، "نَ عَمْ وَفِيوِ دَخَنٌ ": رّْ مِنْ خَيْرٍ، قاَؿَ دَ ذَلِكَ الشَّ : وَىَلْ بػَعْ ، قػُلْتُ "نَ عَمْ ": عْدَ ىَذَا الخَْيْرِ مِنْ شَر 

هُمْ وَتُ نْكِرُ ": قػُلْتُ: وَمَا دَخَنُوُ؟ قاَؿَ  ؟ قاَؿَ : فػَهَلْ بػَعْ ، قػُلْتُ "قَ وْمٌ يَ هْدُونَ بِغَيْرِ ىَدْيِي، تَ عْرِفُ مِن ْ : دَ ذَلِكَ الخَْيْرِ مِنْ شَر 
هَا قَذَفُوهُ فِيهَانَ عَمْ، دُعَاةٌ إِلَى أَبْ وَابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَ " ىُمْ مِنْ جِلْدَتنَِا، ": ا رَسُوؿَ الِله صِفْهُمْ لنََا، فػَقَاؿَ : يَ ، قػُلْتُ "جَابَ هُمْ إِليَ ْ

 : فإَِفْ لمَْ يَكُنْ ، قػُلْتُ "تَ لْزَمُ جَمَاعَةَ الْمُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ ": مُرُني إِفْ أدَْركََنِي ذَلِكَ؟ قاَؿَ : فَمَا تأَْ ، قػُلْتُ "وَيَ تَكَلَّمُونَ بأِلَْسِنَتِنَا
ٌـ؟ قاَؿَ  فاَعْتَزِلْ تلِْكَ الْفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَ عَضَّ بأَِصْلِ شَجَرَةٍ، حَتَّى يدُْركَِكَ الْمَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ": لَذمُْ جَماَعَةٌ وَلَا إِمَا

 " ((.ذَلِكَ 
  0ؽ أىل الأىواء وىذا لا شك أنَّو بدعة، ومنو ما لا يكوف  منها ما يكوف متعلق بأمر الدين كتفر  ًىزه الدعصْةقهث

 كذلك كالتعصب للعشائر والقبائل وىذا من كبائر الذنوب ولا يدخل في البدع.
ٍالتفرؽ والعصبية فرد من أفرادىا، وقد بينَّا فيما سبق ما حدث عنها ىي أوسع من ذلك، و قضية الحزبية التي نت نك

 تحملو الحزبية من البدع.
 
 
 
 
 
 
 
 



 
06 

 الثانٍةالشبهة 

 وىي: أفَّ البدعة تطلق على التعبد لله بغير ما شرع.
  [ الاعتصامرحمو الله يقوؿ في ] انعلاية انشاطبي قال(ٔ /٘ٓ): 
ينِ لُسْتػَرَعَةٍ، تُضَاىِي الشَّرْعِيَّةَ يػُقْصَدُ باِلسُّلُوؾِ ))  هَا الْمُبَالَغَةُ في التػَّعَبُّدِ للَِّوِ سُبْحَانوَُ فاَلْبِدْعَةُ إِذَفْ عِبَارةٌَ عَنْ: طَريِقَةٍ في الدّْ  عَلَيػْ

 .(( اىػ
ا أسسوىا ودخلوا فيها من أجل نيل بعض  وكثير من الأحزاب الدوجودة في بلاد الدسلمين لم يتعبدوا الله تعالى بالحزبية، وإنََّّ

 زبيتهم بالبدعة.حضوض الدنيا من الدلك وغيره، فإذا كاف ىذا حالذم فما ىو وجو الحكم على ح
 إفَّ الأمر المحدث إذا كاف لو علاقة بالدين سواء كاف من قبيل العمل أو القوؿ أو ًكشف ىزه انشبية أٌ ّقال :

الاعتقاد فإنَّو يكفينا أف لضكم على صاحبو بالبدعة بِجرد حصوؿ ذلك منو إذا وجدت شروط التبديع وانتفت موانعو، ولا 
 أراد بذلك التعبد لله تعالى أو لا. يشترط أف نعلم من قولو أنَّو

قد ذكرنا فيما مضى ما فيها من المحدثات في الدين فمن دخل فيها حكم عليو بالبدعة عند توفر الشروط  ًالحضبْة
 وانتفاء الدوانع. 

في سير السلف يجد مصداؽ ذلك فقد بدع الإماـ أحمد الكرابيسي حين قاؿ: لفظي بالقرآف لسلوؽ ولم  ًالدحأيم
سألو ىل قاؿ ذلك تعبداً أو لا، وبدع ىو وغيره يعقوب بن شيبة حين توقف في القرآف فلم يقل غير لسلوؽ ولا لسلوؽ ولم ي

يسألو ىل توقف تعبداً أو لا، وبدع الذىلي وتبعو أحمد: داودَ الظاىري حين قاؿ: القرآف لزدث ولم يسألو ىل قاؿ ذلك 
 تعبداً أو لا.

لشا يفعل على وجو العادة وعلى وجو العبادة فهنا لضتاج أف نعرؼ ىل ىذا الشخص الذي  إذا كاف ذلك الأمر ًأيَّا
حصل منو ذلك أراد بو التعبد أو لا، فإف علمنا منو أنَّو أراد التعبد حكمنا عليو بالبدعة إذا وجدت شروط التبديع وانتفت 

 موانعو، وإف لم يرد التعبد فلا لضكم عليو بذلك.

  [مجًوع انفتبوىرحمو الله كما في ] و ابٍ جًْْةقال شْخ الإسلا (ٔٔ /ٖٕٙ-ٖٖٙ): 
كما يسعى بين   و على وجو العبادة: إنَّ فإذا قيل .: نعمو سئل العالم عمن يعدو بين جبلين: ىل يباح لو ذلك؟ قاؿول)) 

ن كشف الرأس : عسئل  قتل. ولو: إف فعلو على ىذا الوجو حراـ منكر يستتاب فاعلو فإف تاب وإلاَّ الصفا والدروة قاؿ
ىذا حراـ  : إفَّ و يفعلو على وجو الإحراـ. كما يحرـ الحاج. قاؿ: إنَّ ذا قيلفإ .ىذا جائز : أفتَّ بأفَّ ولبس الإزار والرداء

: ىذا منكر كما و يفعلو على وجو العبادة. قاؿ: إنَّ منكر. ولو سئل: عمن يقوـ في الشمس. قاؿ: ىذا جائز. فإذا قيل
: في الشمس. فقاؿ قائماً  رسوؿ الله صلى الله عليو وسلم رأى رجلاً  أفَّ  -رضي الله عنهما  -ابن عباس  روى البخاري عن

: ىذا أبو إسرائيل يريد أف يقوـ في الشمس ولا يقعد ولا يستظل ولا يتكلم فقاؿ النبي صلى الله عليو قالوا "؟من ىذا"



 
07 

؛ لكن لدا فعلو لو لراحة أو غرض مباح لم ينو عنولو فع" فهذا مروه فليتكلم وليجلس وليستظل وليتم صومو" :وسلم
. وكذلك لو دخل الرجل إلى بيتو من خلف البيت لم يحرـ عليو ذلك ولكن إذا فعل ذلك على ى وجو العبادة نهي عنوعل
  :الىسقف فنهوا عن ذلك كما قاؿ تع كاف أحدىم إذا أحرـ لم يدخل تحت :و عبادة، كما كانوا يفعلوف في الجاىليةأنَّ 

 چۆ  ۆ      ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ     ۉ  ۉې   ې  ې  ې  ىى ئو  چ 

 فمن فعلو على وجو البر والتقرب إلى الله كاف عاصياً  ىذا ليس ببر وإف لم يكن حراماً  [ فبين سبحانو أفَّ ٜٛٔ]البقرة: 
علو فيتوب والدبتدع يحسب أف الذي يفو عاص العاصي يعلم أنَّ  ؛ لأفَّ البدعة أحب إلى إبليس من الدعصيةو  مبتدعاً  مذموماً 

و ا من فعلو على أنَّ وأمَّ  ،. ولذذا من حضر السماع للعب واللهو لا يعده من صالح عملو ولا يرجو بو الثوابطاعة فلا يتوب
و من الله رـ نصيبو قد انقطع عن الله وحوإذا نهى عنو كاف كمن نهى عن دينو ورأى أنَّ  و يتخذه ديناً طريق إلى الله تعالى فإنَّ 

إلى الله  وطريقاً  اتخاذ ىذا ديناً  : إفَّ  ولا يقوؿ أحد من أئمة الدسلمين. فهؤلاء ضلاؿ باتفاؽ علماء الدسلمينتعالى إذا تركو
. ومن نظر إلى ظاىر ضاؿ مفتر لسالف لإجماع الدسلمين إلى الله تعالى فهو وطريقاً  ؛ بل من جعل ىذا ديناً تعالى أمر مباح

 .(( اىػفي الدين بلا علم  متكلماً  و ولم ينظر إلى فعل العامل ونيتو كاف جاىلاً العمل وتكلم علي
 وغاية حاؿ أصحاب التحزبات أف يكونوا أحدثوا بدعاً من أجل الدلك وبعض حظوظ الدنيا، ومثل ىذا لا قلت :

 يخرجهم عن الحكم ببدعية حزبيتهم.
ا ولا شك أفَّ من تحزب وأحدث بدعاً وزعم أنَّو يتقرب إ لى الله تعالى ّٔذه البدع والمحدثات وأنَّو لا يريد بحزبيتو الدنيا وإنََّّ

 يريد نصر الدين وىو كاذب في ذلك حالو أشد من أولئك، والجميع مشتركوف في البدعة غير أفَّ البدع تتفاوت.
لا التقرب عمل مولداً صوفياً وكاف غرضو من ذلك التكسب أحدىمالو أفَّ رجلين:  أسأّث. 

 .وليس التكسب : عمل مولداً وغرضو بذلك التقرب إلى الله تعالىلآخروا
فهل يستقيم أف يقاؿ: إفَّ الثاني يحكم عليو بالبدعة، وأمَّا الأوؿ الذي جاء بشيء من عبادة الصوفية لغرض التكسب لا 

 يحكم عليو بالبدعة ؟!!
 وىل تظن أفَّ إرادة الدنيا بالبدع تخرج صاحبها عن الابتداع ؟!!.

أفَّ رجلًا في أوساط أىل التصوؼ، وأراد الرئاسة فيهم والجاه وحظوظ الدنيا فوافقهم على جميع بدعهم  ًنٌ افترضنا
 التي لا تصل إلى حد الكفر الأكبر والشرؾ الأكبر.

 وآخر وافقهم على ذلك تقرباً، فهل يا ترى يحكم على الثاني بالبدعة دوف الأوؿ؟! 
ما مشتركاف في   البدعة ويحكم عليهما ّٔا.لا شك أنهَّ

ًكانوا يحكموف على الرجل بالبدعة بِجرد نزولو عند أىل البدع وجلوسو معهم وإف لم   إفَّ أئمة السلف: ًأقٌل أّضا
يعلموا عنو بدعة من البدع ولم ينظروا في مقصوده بِجالستهم ىل الدين أو الدنيا فكيف لا يحكموف بالبدعة في حق من 

 في البدع من أجل حظوظ الدنيا. زاد على ذلك الوقوع



 
08 

 [الحنابلة طبقاتفي ] الحافظ أبٌ ّعهَ سحمو الله قال (ٔ  /ٔ٘ٛ): 
 أبا سَعت: قاؿ السكري بكر بن إسَاعيل بن عثماف حدثنا الدارقطني أخبرنا: قاؿ قراءة الذاشمي الصمد عبد )) أخبرنا

 كلامو أترؾ البدعة أىل من رجل مع السنة أىل من رجلاً  أرى حنبل بن أحمد الله عبد لأبي: قلت يقوؿ السجستاني داود
 ((. بو فألحقو وإلاَّ  فكلمو كلامو ترؾ فإف بدعة صاحب معو رأيتو الذي الرجل أفَّ  تعلمو أو لا: قاؿ
 ً[ ص )شرح السنةفي ] قال الإياو انبربهاسُ سحمو اللهٕٔٔ-ٖٔٔ:) 

ما علم فاتقو، فإنَّو صاحب ىوى  ره وعرفو، فإف جلس معو بعد)) وإذا رأيت الرجل جالس مع رجل من أىل الأىواء فحذ
.)) 
 ًمن يجالس أىل  )): أنَّو قاؿ ابٍ عٌٌ : عن(ٖٚٗ/  ٕ)[الإبانة الكبرى] رحمو الله في سًٍ انعلاية ابٍ بطة

 ((.البدع أشد علينا من أىل البدع 
 ًفلما كشف عن وجو  و دعي إلى غسل ميت،، أنَّ أٌّب انسخحْاَِعن  (ٙٚٗ/ٕ) ًسًٍ أّضا ، فخرج مع القوـ

 ((.أقبلوا قبل صاحبكم، فلست أغسلو، رأيتو يداشي صاحب بدعة  ))الديت عرفو، فقاؿ: 
 ِالإبانة ] رحمو الله في ابن بطة((. رواه  ا بدعتو لم تخف علينا ألفتومن ستر عنَّ رحمو الله: ))  ًقال الإياو الأًصاع

 .(ٕ٘ٗ/  ٕ) [الكبرى

  ًٍيتكاتم أىل الأىواء كل شيء إلاَّ  )): كاف يقاؿ: قاؿ محًذ بٍ عبْذ الله انغلابِعن  (ٜٚٗ/ ٕ)لله رحمو اًس 
 ((.التآلف والصحبة 

 قاؿ أبو حاتم: وقدـ موسى بن عقبة الصوري بغداد، فذكر لأحمد بن حنبل، فقاؿ: : )) (ٓٛٗ/ٕ)رحمو الله  ًقال
 ((. انظروا على من نزؿ، وإلى من يأوي

                                                  
 
 
 
 
 
 



 
09 

 ًمع الىلاء والبراء  أو الةشاٌخ أو العشائمر والقبائمل ئمةةالأ الانتساب إلى أحد أن  بٍان فصل: ف

 داخل فً التحزب الةبتدع

 لعبودية لله تعالى، وىو الانتساب إلى الإسلاـ، والإيداف، وا على الدسلم أف ينتسب الانتساب الشرعي: الواجب أقٌل
 والسنة ومذىب السلف.

 وقد دلَّت على الانتساب إلى الإسلام الأدلة المتكاثرة منها: 

 :﮳  چ  قوؿ الله تعالى   ﮲  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ  ہہ  ہ  ہ  ھ  ھ   ھ   ھ  ے   ے  ۓۓ 

 ﯂  ﯃  ﯄﯅  ﯆    ﯁   ﯀    ﮿   ﮾   ﮽   ﮼   ﮻   ﮺   ﮸  ﮹   ﮷    ﮶  ﮴﮵ 

 [.ٛٚالحج: ] چ﯑   ﯒   ڭ        ﯇  ﯈  ﯉     ﯊  ﯋  ﯌  ﯍﯎  ﯏  ﯐
 ودلَّ إلى الانتساب إلى الإسلام، والإيمان، والعبودية لله تعالى: 
 ( ٖٕٙٛما رواه والترمذي ) ِاللَّوُ  بِخَمْسٍ  آمُركُُمْ  وَأَناَ )) :قاَؿَ  وَسَلَّمَ  عَلَيْوِ  اللَّوُ  صَلَّى اللهِ  نَبيَّ  أَفَّ  الَأشْعَريِّْ، الْحاَرِثِ  عَن 

 الِإسْلَامِ  ربِْ قَةَ  خَلَعَ  فَ قَدْ  شِبْرٍ  قِيدَ  الجَمَاعَةَ  فَارَقَ  مَنْ  فإَِنَّوُ  وَالجَمَاعَةُ، وَالهِجْرَةُ  وَالجِهَادُ  وَالطَّاعَةُ  السَّمْعُ  بِهِنَّ، رَنِيأَمَ 
َـ؟ صَلَّى وَإِفْ  اللهِ  رَسُوؿَ  ياَ: رَجُلٌ  فػَقَاؿَ  ،جَهَنَّمَ  جُثاَ مِنْ  فإَِنَّوُ  الجَاىِلِيَّةِ  دَعْوَى ادَّعَى وَمَنْ  يَ رْجِعَ، أَنْ  إِلاَّ  عُنُقِوِ  مِنْ   وَصَا
 ((. اللَّوِ  عِبَادَ  الْمُؤْمِنِينَ، الْمُسْلِمِينَ  سَمَّاكُمُ  الَّذِي اللهِ  بِدَعْوَى فاَدْعُوا وَصَامَ، صَلَّى وَإِنْ  :قاَؿَ 

 .ىزا حذّث صحْحقهث0 
 د ظهور البدع للتمييز بين أىل الحق والباطل، وذلك أفَّ أىل البدع ينتسبوف فاحتيج إليو عن وأمَّا الانتساب إلى السنة

م عارضوا السنة بأىوائهم فمن كاف متمسكاً بالسنة عند ظهور البدعة قيل لذم أصحاب السنة.  إلى الإسلاـ غير أنهَّ

 [ يقديت صحيحتوقد روى مسلم في( ]ٔ/ٕٔ :ثػَنَا أبَوُ جَعْفَرٍ لُزَمَّدُ ( فقاؿ ثػَنَا إِسََْعِيلُ بْنُ زكََريَِّاءَ  حَدَّ بْنُ الصَّبَّاحِ حَدَّ
نَةُ قاَلُوا سََُّوا لنََا رجَِالَكُمْ فػَيػُنْظَرُ  : ))عَنْ عَاصِمٍ الْأَحْوَؿِ عَنْ ابْنِ سِيريِنَ قاَؿَ  سْنَادِ فػَلَمَّا وَقػَعَتْ الْفِتػْ لمَْ يَكُونوُا يَسْألَوُفَ عَنْ الْإِ

 ((. فػَيػُؤْخَذُ حَدِيثػُهُمْ وَيػُنْظَرُ إِلَى أىَْلِ الْبِدعَِ فَلَا يػُؤْخَذُ حَدِيثػُهُمْ  إِلَى أىَْلِ السُّنَّةِ 
  وىكذا لدا أظهر أىل البدع فهم الأدلة على أىوائهم وحرفوا الكلم عن مواضعو وأحدثوا أموراً لم يعرفها سلف الأمة

 ف قيل لو سلفي.وىم الصحابة رضي الله عنهم فمن عارضهم في ذلك وسار بسير السل
والتمسك بالسنة وما كاف عليو السلف من الصحابة رضي الله عنهم ومن سار بسيرىم لا سيما عند حصوؿ الاختلاؼ 

 لشا أمر بو النبي صلى الله عليو وسلم.
 قاؿ عنو الله رضي سارية بن العرباض حديث من( ٖٗ) ماجة وابن(، ٜٜٖٔ) داود وأبو(، ٕٕ٘ٙٔ) أحمد روىف : 

، ذَاتَ  الصُّبْحَ  وَسَلَّمَ  عَلَيْوِ  اللَّوُ  صَلَّى اللهِ  رَسُوؿُ  بنَِا ىصَلَّ  )) نَا، أقَػْبَلَ  ثُمَّ  يػَوٍْـ هَا ذَرَفَتْ  بلَِيغَةً  مَوْعِظةًَ  فػَوَعَظنََا عَلَيػْ  الْعُيُوفُ، مِنػْ
هَا وَوَجِلَتْ  نَا؟ تػَعْهَدُ  فَمَاذَا مُوَدّْعٍ، عِظةَُ مَوْ  ىَذِهِ  كَأَفَّ  الِله، رَسُوؿَ  ياَ: قاَئِلٌ  فػَقَاؿَ  الْقُلُوبُ، مِنػْ  بتَِ قْوَى أُوصِيكُمْ ": فػَقَاؿَ  إلِيَػْ



 
21 

 بِسُنَّتِي فَ عَلَيْكُمْ  كَثِيرًا، اخْتِلَافًا فَسَيَ رَى بَ عْدِي مِنْكُمْ  يعَِشْ  مَنْ  فإَِنَّوُ  حَبَشِيًّا، عَبْدًا كَانَ  وَإِنْ  وَالطَّاعَةِ، وَالسَّمْعِ  الِله،
هَا وَعَض وا بِهَا، تَمَسَّكُوا الْمَهْدِيِّينَ، الرَّاشِدِينَ  فَاءِ الْخُلَ  وَسُنَّةِ   مُحْدَثةٍَ  كُلَّ  فإَِنَّ  الأمُُورِ، وَمُحْدَثاَتِ  وَإِيَّاكُمْ  باِلن َّوَاجِذِ، عَلَي ْ

 " ((.ضَلالََةٌ  بِدْعَةٍ  وكَُلَّ  بِدْعَةٌ،
 نغيره حسٍ حذّث ىزا0 قهث. 

 :ٻ  پ   پ  پ  پ  ڀ  ڀ   ٱ  ٻ  ٻ  ٻ چ  وقاؿ الله تعالى

 [.ٓٓٔالتوبة: ] چڀ  ڀ  ٺ    ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ          ٿ  ٿ  ٹٹ   ٹ  ٹ  ڤ  ڤ  

 :ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژژ  ڑ  ڑ  ک   ک  ک  کگ  گ  گگ  چ  وقاؿ الله تعالى

 [.ٖٚٔالبقرة: ] چڳ  ڳ  ڳ      ڳ  

 :ڃ  چ  چ  چ  چ     ڦ   ڦ  ڦ  ڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ  ڃ  ڃچ  وقاؿ الله تعالى

 [.٘ٔٔالنساء: ] چڇ  ڇڇ  ڇ   ڍ  ڍ  

 انضعفبء( والعقيلي في ]ٖٕ،ٕٗ[ )انشزيعت( والآجري في ]ٗٗٗ) [المستدركفي ] ( والحاكمٕٔٗٙالترمذي ) وروى ]
عَنْ عَبْدِ  ،عَبْدِ الِله بْنِ يزَيِدَ  عَنْ  ،نِ بْنِ زيِاَدٍ الأفَْريِقِيّْ من طريق عَبْدِ الرَّحمَْ  .ترجمة عبد الله بن سفياف الخزاعي( في ٕٕٙ/ٕ)

ليََأْتيَِنَّ عَلَى أمَُّتِي مَا أَتَى عَلَى بني إسرائيل حَذْوَ الن َّعْلِ  )) :وَسَلَّمَ  : قاَؿَ رَسُوؿُ الِله صَلَّى اللَّوُ عَلَيْوِ الِله بْنِ عَمْروٍ، قاَؿَ 
هُمْ مَنْ أَتَى أُمَّ  ، وَإِنَّ بني إسرائيل تَ فَرَّقَتْ عَلَى ثنِْتَ يْنِ ي أمَُّتِي مَنْ يَصْنَعُ ذَلِكَ وُ عَلانَيَِةً لَكَانَ فِ باِلن َّعْلِ ، حَتَّى إِنْ كَانَ مِن ْ

ياَ رَسُولَ الِله؟ نَّارِ إِلاَّ مِلَّةً وَاحِدَةً، قاَلُوا: وَمَنْ ىِيَ ، كُل هُمْ فِي اللَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ مِلَّةً ، وَتَ فْتَرِقُ أمَُّتِي عَ بْعِينَ مِلَّةً وَسَ 
 ((. : مَا أَناَ عَلَيْوِ وَأَصْحَابِيقاَلَ 
 0 الإفشّقِ ضعْفقهث. 

 [ الأوسظوروى الطبراني في] (ٚٛٗٓ ) ،ٍثػَنَا لَزْمُودٌ، ثػَنَا وَىْبُ بْنُ بقَِيَّةَ، نا عَبْدُ اللَّوِ بْنُ سُفْيَافَ، عَنْ يَحْيََ بْنِ سَعِيد حَدَّ
تَ فْتَرِقُ ىَذِهِ الْأمَُّةُ ثَلَاثةًَ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً كُل هَا فِي النَّارِ )) "لَّى اللهُ عَلَيْوِ وَسَلَّمَ: قاَؿَ: قاَؿَ رَسُوؿُ اللَّوِ صَ عَنْ أنََسِ بْنِ مَالِكٍ 

 " ((.وَأَصْحَابِيمَنْ كَانَ عَلَى مَا أَناَ عَلَيْوِ الْيَ وْمَ "مَا تلِْكَ الْفِرْقَةُ؟ قاَؿَ: . قاَلُوا: وَ "إِلاَّ وَاحِدَةً 
 اىػ. ، وَياَسِيُن الزَّيَّاتُ لَمْ يػَرْوِ ىَذَا الحَْدِيثَ عَنْ يَحْيََ بْنِ سَعِيدٍ إِلاَّ عَبْدُ اللَّوِ بْنُ سُفْيَافَ الْمَدَنيُّ 

 [ءانضعفبأحد الحفاظ، وعبد الله بن سفياف ىو الخزاعي الددني قاؿ فيو العقيلي في ] لزمود بن لزمد الواسطي: قهث 
 ((. عَبْدُ اللَّوِ بْنُ سُفْيَافَ الْخزُاَعِيُّ وَاسِطِيّّ عَنْ يَحْيََ بْنِ سَعِيدٍ وَلَا يػُتَابَعُ عَلَى حَدِيثِوِ : )) (ٕٕٙ/ ٕ)

  (( :اَ يػُعْرَؼُ ىَذَا الحَْدِيثُ مِنْ حَدِيثِ الْأفَْرِ وقاؿ  ((. يقِيّْ ليَْسَ لَوُ مِنْ حَدِيثِ يَحْيََ بْنِ سَعِيدٍ أَصْلٌ، وَإِنََّّ



 
20 

  حدثنا لزمد بن لزمد الواسطي ثنا لزمد الصباح الجرجراني ثنا كثير بن ٜ٘ٙٚ[ )انكبير المعجىالطبراني في]وروى )
: حدثني أبو الدرداء وأبو أمامة وواثلة بن الأسقع وأنس بن لله بن يزيد بن آدـ الدمشقي قاؿمرواف الفلسطيني عن عبدا

ذَرُوا الْمِرَاءَ، فإَِنَّ بنَِي إِسْرَائيِلَ افْ تَ رَقُوا عَلَى وفيو: )) " -وذكر حديثاً طويلاً  – الله عَلَيْوِ وَسَلَّمْ رَسُوؿُ الِله صَلَّى عن  مالك
. قاَلُوا: ياَ رَسُوؿَ "ظَمَ ادَ الْأَعْ إِحْدَى وَسَبْعِينَ فِرْقَةً، وَالنَّصَارَى عَلَى ثنِْتَ يْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً كُل هُمْ عَلَى الضَّلَالَةِ إِلاَّ السَّوَ 

مَنْ كَانَ عَلَى مَا أَناَ عَلَيْوِ، وَأَصْحَابِي مَنْ لَمْ يمَُارِ فِي دِينِ الِله، وَمَنْ لَمْ يكَُفِّرْ أَحَدًا "السَّوَادُ الْأَعْظَمُ؟ قاَؿَ: الِله، وَمَنِ 
 " ((.مِنْ أَىْلِ الت َّوْحِيدِ بِذَنْبٍ غُفِرَ لَوُ 

 كثير بن مرواف وىو ضعيف جداً ((  (: )) وفيوٖٗٙ/ٚ[ )انزوائد مجًعفي ] رحمو الله ْثًِالذ انعلاية قال. 

 ًُ((. ( : )) وسنده ضعيفٗٚ٘/ٕ) [المزضيت الأجوبت]في  رحمو الله ًقال انسخا 

 يزاٌالم"لله بن يزيد بن آدـ قاؿ فيو أحمد: أحاديثو موضوعة انظر لذلك ا ، وعبدف كذبو يحيَ: كثير بن مرواقهث" 

 .لابن حجر "انهسبٌ"للذىبي و 
 ناه صحيح كما دلت عليو الأدلة السابقة وغيرىا.مع ما فيو من الضعف غير أفَّ مع : الحديثقلت 
 ََّوعوؼ بن مالك، وأنس بن مالك، وسعد بن أبي  ،( في حديث معاويةالجماعة) ياًجاء جفسير انفشقة انناجْة بأ

 الجماعة النبي صلى الله عليو وسلم وأصحابو الكراـ رضي الله عنهم أجمعين. ، وأصل، وقد صح الحديث بذلكوقاص
 ًقذ قاو الإجماع عهَ يششًعْة الاَحساب إلى انسهف. 

 [مجًوع انفتبوىرحمو الله كما في ] قال شْخ الإسلاو ابٍ جًْْة (ٗ /ٜٔٗ): 
. فإَِفَّ مَذْىَبَ ؿُ ذَلِكَ مِنْوُ باِلِاتػّْفَاؽِ إليَْوِ وَاعْتػَزَى إليَْوِ بَلْ يجَِبُ قػَبُو  لَا عَيْبَ عَلَى مَنْ أَظْهَرَ مَذْىَبَ السَّلَفِ وَانػْتَسَبَ )) 

 .((السَّلَفِ لَا يَكُوفُ إلاَّ حَقِّا 
 فاعلم أفَّ الانتساب إلى الأئمة أو بعض مشايخ العلم أو القبائل والعشائر ولضو ذلك فإف كاف  إرا جبٍَّْ نك ىزا

يعرؼ أفَّ فلاناً متفقو على الدذىب الفلاني أو أنَّو من قبيلة كذا فلا يدخل ذلك في التحزب البدعي، وإف   لررد تدييز بحيث
.  كاف في ىذه النسبة شيء من الولاء والبراء من أجلها فهذا ىو عين التحزب المحرـ

 [مجًوع انفتبوىرحمو الله كما في ] قال شْخ الإسلاو ابٍ جًْْة (ٖ /ٗٔٙ): 
شَّافِعِيّْ وَالْحنَْبَلِيّْ أوَْ إلَى شَيْخٍ  لْأَسَْاَءُ الَّتِي قَدْ يَسُوغُ التَّسَمّْي ِّٔاَ مِثْلُ انتِْسَابِ النَّاسِ إلَى إمَاٍـ كَالحَْنَفِيّْ وَالْمَالِكِيّْ وَالبَلْ ا)) 

. وَالْعِراَقِيّْ وَالْمِصْريِّْ  لْقَيْسِيّْ وَالْيَمَانيّْ وَإِلَى الْأَمْصَارِ كَالشَّامِيّْ : كَاالِانتِْسَابِ إلَى الْقَبَائِلِ كَالْقَادِريِّْ والعدوي وَلَضْوِىِمْ أوَْ مِثْلُ 
هَا بَلْ أَ  قَاىُمْ مِنْ أَيّْ طاَئفَِةٍ  كْرَُـ الْخلَْقِ عِنْدَ اللَّوِ أتَػْ فَلَا يَجُوزُ لِأَحَدِ أَفْ يَدتَْحِنَ النَّاسَ ِّٔاَ وَلَا يػُوَالَِ ِّٔذَِهِ الْأَسَْاَءِ وَلَا يػُعَادِيَ عَلَيػْ

 .((كَافَ 



 
22 

 الانتساب إلى بعض مذاىب الأئمة مع اعتقاد وجوب الأخذ بكل ما في الدذىب وترؾ ما سوى ذلك ا أمَّ و : قلت
 فهذه بدعة قبيحة وضلالة عظمى.

 [إعلاو الموقعينرحمو الله في ] قال انعلاية ابٍ انقْى (ٗ /ٕٕٓ): 
ا يصح لو إذا و متبع لذلك الإماـ، سالك طريقو، وىذا إنََّّ و شافعي أو مالكي أو حنفي يزعم أنَّ القائل إنَّ  يوضحو أفَّ )) 

عن سيرة الإماـ وعلمو وطريقو فكيف يصح لو  ا مع جهلو وبعده جداً سلك سبيلو في العلم والدعرفة والاستدلاؿ، فأمَّ 
؟ والعامي لا يتصور أف يصح لو مذىب، ولو تصور ذلك لم  بالدعوى آّردة والقوؿ الفارغ من كل معى الانتساب إليو إلاَّ 

 قط أف يتمذىب بِذىب رجل من الأمة بحيث يأخذ أقوالو كلها ويدع أقواؿ غيره. يلزمو ولا لغيره، ولا يلزـ أحداً 
سولو من وأعلم بالله ور  حدثت في الأمة، لم يقل ّٔا أحد من أئمة الإسلاـ، وىم أعلى رتبة وأجل قدراً  وىذه بدعة قبيحة

أف يلزموا الناس بذلك، وأبعد منو قوؿ من قاؿ: يلزمو أف يتمذىب بِذىب عالم من العلماء، وأبعد منو قوؿ من قاؿ: يلزمو 
 أف يتمذىب بأحد الدذاىب الأربعة.

ومذاىب التابعين وتابعيهم وسائر أئمة  -صلى الله عليو وسلم  -فيالله العجب، ماتت مذاىب أصحاب رسوؿ الله 
 مذاىب أربعة أنفس فقط من بين سائر الأئمة والفقهاء، وىل قاؿ ذلك أحد من الأئمة أو دعا ـ، وبطلت جملة إلاَّ الإسلا

 ((. إليو أو دلت عليو لفظة واحدة من كلامو عليو؟
 ة : ومع ذلك فينبغي الحرص على الانتساب إلى النسب الشرعية كالانتساب إلى الإسلاـ والإيداف والعبودية والسنقلت

ومذىب السلف، وذلك أفَّ الانتساب إلى الحق يورث الحماية عنو، والانتساب إلى غير ذلك قد يورث الحماية عنو بحق أو 
ا قوؿ من  بباطل، ولذذا تجد كثيراً لشن ينتسب إلى بعض الدذاىب من يحاوؿ الانتصار للأقواؿ الضعيفة في الدذىب لأنهَّ

 سلمو الله تعالى.انتسب إليو، ولا يسلم من ذلك إلاَّ من 

 [اقتضبء انصزاط المستقيىرحمو الله في ] قال شْخ الإسلاو ابٍ جًْْة (ٔ /ٕٗٗ-ٕٗٙ): 
الانتساب إلى الاسم الشرعي أحسن من الانتساب إلى غيره، ألا ترى إلى ما رواه أبو داود من حديث لزمد  وذلك أفَّ )) 

شهدت مع ة عن أبي عقبة وكاف مولى من أىل فارس قاؿ: الحصين عن عبد الرحمن بن أبي عقب بن إسحاؽ عن داود بن
وأنا الغلاـ الفارسي، فالتفت إل فقاؿ:  من الدشركين فقلت: خذىا فضربت رجلاً  رسوؿ الله صلى الله عليو وسلم أحداً 

 .": خذىا مني وأنا الغلام الأنصاريىلا قلت"
، وإف كاف بالولاء، وكاف إظهار ىذا أحب إليو من رسوؿ الله صلى الله عليو وسلم على الانتساب إلى الأنصار حضو

 الانتساب إلى فارس بالصراحة، وىي نسبة حق، ليست لزرمة.
كان ذلك لله     فس تحامي عن الجهة التي تنتسب إليها فإذاالن أن يكون من حكمة ذلك: أنَّ  -والله أعلم-ويشبو 

 .(( للمرء كان خيراً 
 ا يكوف الانتساب إلى : ولشا ينبغي أف يعلم أنَّو في أقلت صوؿ الدين لا ينبغي الانتساب إلى مذىب من الدذاىب وإنََّّ

 الكتاب والسنة ومذىب السلف.



 
23 

 [مجًوع انفتبوىرحمو الله كما في ] قال شْخ الإسلاو ابٍ جًْْة (ٖ /ٕٕٜ): 
ينِ إلَى مَذْىَبٍ حَ  مَعَ أَنيّْ في عُمْريِ إلَى سَاعَتِي ىَذِهِ لمَْ أدَعُْ أَحَدًا قَطُّ في أُصُوؿِ ))  ، وَلَا انػْتَصَرْت الدّْ نْبَلِي  وَغَيْرِ حَنْبَلِي 

تػُهَالِذَلِكَ، وَلَا أذَكُْرهُُ في كَلَامِي  ((. ، وَلَا أذَكُْرُ إلاَّ مَا اتػَّفَقَ عَلَيْوِ سَلَفُ الْأمَُّةِ وَأئَِمَّ
 

                                                  
 

 آخش يا أسدت كحابحو ًالحًذ لله أًلاً ًآخشاً.ىزا 

 ًصهَ الله عهَ محًذ ًصحبو ًسهى.

 كحبو/ أبٌ بكش بٍ عبذه بٍ عبذ الله بٍ حايذ الحًادُ.

 .ىـ8112/آخشيٍ سبْع / 81 الخًْسٌّو كحابحيا  يًٍكاٌ الاَحياء 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
24 

 فهرسث الةىضىعات.

 ٕ..........................................................................الدقدمة...........................
 ٖ...............................................................................فصل: في بياف التحزب الشرعي

 ٗ.........................................................................فصل: في بياف من ىم حزب الشيطاف
 ٙ................................................................................فصل: في بياف التحزب اللغوي
 ٚ................................................................................فصل: في بياف التحزب البدعي

 ٗٔ..............................................................................................لأولىالشبهة ا
 ٙٔ..............................................................................................الشبهة الثانية

و الدشايخ أو العشائر والقبائل مع الولاء والبراء داخل في التحزب فصل: في بياف أفَّ الانتساب إلى أحد الأئمة أ
 ٜٔ....................................................................................................الدبتدع

 


